
32 Педагогічні науки

Випуск 112. 2025

СЕКЦІЯ 2. Теорія і практика виховання

УДК 061.2(477-87)-027.542-043.2:159.923.2(=1:477)
DOI https://doi.org/10.32999/ksu2413-1865/2025-112-5

ЕТНОКУЛЬТУРНА ІДЕНТИФІКАЦІЯ МОЛОДІ ЯК РЕЗУЛЬТАТ 
ДІЯЛЬНОСТІ МОЛОДІЖНИХ ГРОМАДСЬКИХ ОРГАНІЗАЦІЙ 

НАЦІОНАЛЬНОГО СПРЯМУВАННЯ ЗАХІДНОЇ УКРАЇНСЬКОЇ ДІАСПОРИ

Жулковський Вадим Вікторович, 
кандидат педагогічних наук, 

старший викладач кафедри формування та розвитку професійної компетентності 
персоналу Державної кримінально-виконавчої 

служби України Інституту професійного розвитку, 
Пенітенціарна академія України

vadimoff@i.ua
orcid.org/0000-0001-9433-5298

Актуальність дослідження обумовлена потребою збереження та розвитку етнокультурної іден-
тичності молоді. Молодіжні громадські організації національного спрямування виступають важливим 
інструментом консолідації українських спільнот за кордоном і забезпечують формування національної 
свідомості, патріотизму та духовної єдності молодого покоління. 

Метою статті є виявлення ролі молодіжних громадських організацій національного спрямування 
західної української діаспори у процесі етнокультурної ідентифікації молоді, з’ясування їхнього впливу 
на збереження національних традицій, мови та культурних цінностей у середовищі емігрантів.

Методологія дослідження ґрунтується на поєднанні історико-педагогічного та ретроспективно-
го аналізу, що дозволило розкрити специфіку виховної роботи діаспорних організацій та простежити 
динаміку їхнього впливу на формування національної самосвідомості. Використано також структур-
но-функціональний підхід, завдяки якому виявлено механізми збереження культурних традицій та спо-
соби інтеграції молоді до етнічного середовища.

Результати. Проведене дослідження доводить, що молодіжні організації української діаспори віді-
грали ключову роль у збереженні культурної ідентичності молодого покоління. Вони створювали сере-
довище, спрямоване на підтримку етнічної єдності, передавання культурної спадщини та формування 
почуття належності до української спільноти. Особлива увага приділялася патріотичному вихованню, 
вивченню історії, літератури, традицій і звичаїв, а також розвитку громадянської активності. Діяльність 
таких організацій допомогла протидіяти асиміляційним процесам, що були характерними для поліет-
нічного середовища країн проживання. 

Висновки. Результати дослідження підтверджують, що молодіжні організації національного спря-
мування західної української діаспори стали потужним інструментом етнокультурної ідентифікації 
молоді. Вони забезпечили єдність поколінь, підтримку родинних і духовних цінностей, а також форму-
вання активної громадянської позиції. Практичне значення отриманих результатів полягає у можливо-
сті використання досвіду діаспорних організацій у сучасних українських виховних програмах, спрямо-
ваних на збереження національної самобутності та розвиток патріотизму серед молоді.

Ключові слова: етнокультурна ідентифікація, молодіжні організації, національна самосвідомість, 
культурна спадщина, патріотичне виховання, асиміляційні процеси, українська діаспора, громадян-
ська активність.



Збірник наукових праць 33

ETHNOCULTURAL IDENTITY FORMATION OF YOUNG PEOPLE THROUGH  
THE ACTIVITIES OF NATIONALLY-ORIENTED YOUTH ORGANIZATIONS  

IN THE WESTERN UKRAINIAN DIASPORA

Zhulkovskyi Vadym Viktorovych, 
PhD of Pedagogy, 

Senior Lecturer at the Department for the Formation and Development of Professional 
Competence of the Personnel of the State Criminal-Executive Service of Ukraine, 

Institute of Professional Development
Penitentiary Academy of Ukraine

vadimoff@i.ua
orcid.org/0000-0001-9433-5298

The relevance of the study is determined by the need to preserve and develop the ethnocultural identity 
of young people. Youth civic organizations of national orientation serve as an important tool for consolidating 
Ukrainian communities abroad and ensure the formation of national consciousness, patriotism, and spiritual 
unity of the younger generation. The purpose of the article is to identify the role of youth organizations 
of national orientation within the Western Ukrainian diaspora in the process of ethnocultural identification 
of young people, as well as to determine their influence on the preservation of national traditions, language, 
and cultural values in the emigrant environment. The research methodology is based on a combination 
of historical-pedagogical and retrospective analysis, which made it possible to reveal the specific features 
of the educational work of diaspora organizations and trace the dynamics of their influence on the formation 
of national self-awareness. A structural-functional approach was also applied, which helped to identify 
the mechanisms of cultural tradition preservation and the ways of integrating young people into the ethnic 
environment.

Results. The study proves that youth organizations of the Ukrainian diaspora played a key role in preserving 
the cultural identity of younger generations. They created an environment aimed at maintaining ethnic unity, 
transmitting cultural heritage, and fostering a sense of belonging to the Ukrainian community. Special 
attention was devoted to patriotic education, the study of history, literature, traditions, and customs, as well as 
the development of civic activity. The activities of such organizations helped to resist assimilation processes 
that were typical of the multiethnic environment of host countries.

Conclusions. The findings confirm that youth organizations of national orientation in the Western Ukrainian 
diaspora became a powerful instrument of ethnocultural identification of young people. They ensured 
generational continuity, the preservation of family and spiritual values, as well as the formation of an active 
civic position. The practical significance of the obtained results lies in the possibility of applying the experience 
of diaspora organizations in modern Ukrainian educational programs aimed at preserving national identity 
and fostering patriotism among young people.

Keywords: ethnocultural identification, youth organizations, national self-awareness, cultural heritage, 
patriotic education, assimilation processes, Ukrainian diaspora, civic activity.

Вступ. У контексті процесів, які відбува-
ються в сучасній Україні, проблема культурної 
ідентифікації набуває особливо актуального 
значення. Становлення української держав-
ності передбачає акцентування уваги на даному 
феномені. Мова йде не тільки про ідентичність 
особистості, але й про ідентичність етносу 
в цілому, його матеріальної і духовної куль-
тури. Яскравим прикладом виховної роботи, 
спрямованої на формування національної 
ідентичності, патріотичних почуттів підроста-
ючих поколінь є діяльність молодіжних та сту-
дентських організацій західної української діа-
спори, яка впродовж ХХ століття виокремилась 
в потужну етнічну спільноту, здатну впливати 
не тільки на внутрішню, а й на зовнішню полі-
тику країн проживання й вирішувати про-
блеми українців у світовому часопросторі.

Теоретичне обґрунтування проблеми.  
Наукова розробка питань етнокультурної іден-

тифікації молоді в західній українській діа-
спорі, зокрема організаційно-педагогічних 
засад діяльності молодіжних та студентських 
організацій національного спрямування була 
започаткована істориками, педагогами, етно-
графами, громадськими діячами. Як слушно 
зазначають сучасні дослідники М. Василик 
та І.Руснак, долучилися до цього процесу 
й представники історико-педагогічної науки, 
адже у багатьох державах проживання україн-
ців, насамперед у країнах Заходу, успішно діяла 
розгалужена система їх національної освіти 
й виховання, культурно-просвітницькі органі-
зації та установи, молодіжні й дитячі об’єднання 
і товариства, що забезпечували збереження 
етнокультурних цінностей та життєдіяльність 
закордонного українства впродовж багатьох 
десятиліть і навіть століть. Вивчення різних 
аспектів проблеми виховання молоді, зокрема 
й національно-патріотичного, наприкінці  



34 Педагогічні науки

Випуск 112. 2025

90-их рр. минулого століття започаткував 
І. Руснак. У його монографіях і статтях роз-
крито методологічні засади й особливості 
національного виховання української молоді 
в Канаді, діяльності діаспорних педагогів 
у цій сфері суспільного життя закордонних 
українців, висвітлено роль художньої літе-
ратури та етнічної преси у формуванні наці-
онально свідомої генерації дітей та молодів  
західній діаспорі. Проте окресленою нами про-
блемою вчений як і представники його науко-
вої школи Г. Бигар, Л. Біленкова, А. Богданюк, 
М. Василик, С. Романюк, Н. Ситник безпосе-
редньо не займались.

Метою статті є дослідження ролі молодіж-
них громадських організацій національного 
спрямування західної української діаспори 
у етнокультурній ідентифікації молоді. 

Методологія дослідження ґрунтується 
на поєднанні історико-педагогічного та ретро-
спективного аналізу, що дозволило розкрити 
специфіку виховної роботи діаспорних орга-
нізацій та простежити динаміку їхнього впливу 
на формування національної самосвідомості. 
Використано також структурно-функціональ-
ний підхід, завдяки якому виявлено механізми 
збереження культурних традицій та способи 
інтеграції молоді до етнічного середовища.

Результати та дискусії. Ретроспектив-
ний та історико-педагогічний аналіз засвід-
чує, що молодіжні організації української 
діаспори стали додатковим та важливим 
чинником у виховному процесі. Перед ними 
постало завдання створити відповідне націо-
нально-культурне середовище для української 
молоді. Воно повинно було націлювати її на 
розвиток корисних навичок і вмінь та розши-
рення світогляду і кола інтересів. У цьому кон-
тексті особлива увага повинна була звертатися 
на проблеми, пов’язані з тогочасним станови-
щем українського народу, його боротьбою за 
демократію і державну незалежність України. 
Особливого значення зарубіжні українці моло-
діжних організацій надавали підготовці моло-
дого покоління українців до свідомої та актив-
ної служби на благо українського народу, 
а також допомозі батькам, школі, церкві у їх 
виховних зусиллях (Ломацький, 1952: 10).

Група відіграє велике значення у житті під-
ростаючого покоління. Молодь у групі обирає 
свого символічного провідника, має свої пра-
вила та звичаї і саме тут її члени відтворю-
ють почуття приналежності та ідентичності. 
Ця приналежність виявляється через певну 
поведінку уподібнення з групою. Важливою 
є участь молоді в організаціях національ-
ного спрямування, що допомагає поглибити 
розуміння значення українського суспільства 
та знання української мови, історії, літератури, 

релігії та звичаїв. Іншими словами, організо-
ване співжиття без сумніву емоційно згурто-
вує молодь та додає бажання триматися свого 
етнічного середовища (Ломацький, 1952: 11).

Якої б орієнтації не були ці організації для 
усіх них характерна: співпраця в колективі, 
взаємодопомога у навчанні і побуті, опіка над 
співвітчизниками поза організацією, турбота 
про отримання членами фахової підготовки, 
заняття спортом, вивчення історії, традицій 
і звичаїв свого народу, поширення відомостей 
про Україну, а все разом підпорядковувалось 
одній меті – служінню Богові і Україні.

Поняття культурної ідентифікації пов’язане 
з етапами розвитку етносу, системою його 
символічно-знакових уявлень та оцінок про 
навколишній світ та формами культурно-істо-
ричного буття. Етнос (від грец. еthnos – плем’я, 
народ) – це культурно-духовна спільність 
людей, споріднених походженням, мовою, 
культурними надбаннями, територією прожи-
вання, а за певних умов і державними утво-
реннями (Лепеха, 2005: 74). Досить часто тер-
мін «етнос» порівнюють із поняттями «народ» 
і «нація». Народ відрізняється від нації не кіль-
кісними показниками, а рівнем свідомості, 
зумовленої проблемами облаштування дер-
жавного устрою та об’єднання. Налагодження 
зв’язків у суспільстві, реалізація творчих мож-
ливостей кожного індивіда неможлива без 
потреби у відчутті глибинних коренів. Кожна 
людина прагне усвідомити себе ланкою в пев-
ному стабільному ланцюгу людського роду, що 
виник із прадавніх часів.

Поняття «ідентифікація» (від латинського 
identifico – ототожнення) має два основних 
значення: усвідомлення чи розпізнання 
чогось або когось; уподібнення, ототожнення 
з кимось або чимось (Сергійчук, 2000: 22). 
У першому значенні термін ідентифікація вико-
ристовується в психології пізнавальних проце-
сів, моделюванні штучного інтелекту, юридич-
ній психології тощо. В соціологічній літературі 
термін «ідентичність» використовується пере-
важно у другому значенні і виражає ототож-
нення людиною самої себе з іншими людьми 
на основі установлення спільних цінностей, 
емоційних переживань, структури і спрямова-
ності внутрішнього світу, здатність зберігати 
протягом усього життя єдність свого «Я», свою 
«самість», а також трактується як основний 
механізм соціалізації, суттю якого є прийняття 
індивідом соціальних ролей та засвоєння соці-
окультурних зразків і моделей поведінки. Зго-
дом змістовне наповнення даної категорії роз-
ширили в межах філософської теорії.

Національна ідентичність, заснована на 
історичній національності, національних ідеях, 
є рушійною силою народу в його просуванні 



Збірник наукових праць 35

до вершин цивілізації. Однак цінність націо-
нальна, як і всі цінності, може перекручуватися 
і претендувати на верховне і абсолютне зна-
чення. Тоді націоналізм, егоцентричний і нена-
висницький до всіх національностей, крім 
своєї, прагне підпорядкувати собі всі цінності.

Процес усвідомлення кожним індивідом 
своєї приналежності до певної етнічної спіль-
ноти визначає етнічне самоутвердження як 
норму, коли традиції, мова, культура, зви-
чаї, потреби збігаються із власними інтере-
сами та готовністю їх відстоювати і втілювати 
в життя; це визначає етнічну ідентичність, тобто 
сприйняття себе часткою етносу як цілісного 
суспільного організму. Усі ці чинники відігра-
ють вирішальну роль у забезпеченні життєді-
яльності та життєздатності етносу, примножу-
ючи надбання матеріальної і духовної культур 
(Лепеха, 2005: 75).

Набуття людиною певної культурної іден-
тичності здійснюється в процесі соціалізації 
особистості, «шляхом засвоєння і прийняття 
пануючих у даному суспільстві елементів сві-
домості, смаків, звичок, норм, цінностей» 
(Лепеха, 2005: 176). 

Якщо ж звернутися до проблем культурної 
ідентифікації молоді у діаспорі, то слід замис-
литися над тим, чи готові вони були до зустрічі 
різних культур і життєвих світів, чи активним 
був процес духовного оновлення українського 
суспільства, чи працювали динамічно тради-
ції, чи існувала історична пам'ять. Структури 
глобальної культури виникли без активної уча-
сті української спільноти, наша присутність 
у цьому глобальному культурно-духовному 
просторі незначна. І це стосується не лише 
української культури, а й багатьох інших куль-
тур, які з тривогою спостерігають, як зміцню-
ються позиції домінуючих у світовому просторі 
культур (Самотулка, 1968: 34).

Родинне середовище, ідентичність родини, 
її культура помітно позначаються на форму-
ванні ідентичності підростаючої особистості. 
Самосвідомість дитини, що розвивається, ще 
не є постійним себезображенням чи ідентичні-
стю. Вона може змінюватись в ситуаціях емо-
ційно напружених (в іграх чи уявляючи себе 
уявною постаттю) (Мулькевич, 1980: 44).

На думку провідних науковців та педаго-
гів західної української діаспори, особливо 
важливим періодом формування ідентичності 
є юнацький вік.  Однією із цілей у юнацькому 
віці є формування сильного почуття особи-
стого «я», самосвідомості. Ідентичність підліт-
ків формується у великій мірі зовнішніми фак-
торами, зокрема ідентифікація з ровесниками, 
а також і з життєвими цілями, біологічними 
чинниками тощо. Інтеграція зовнішніх впливів 
можлива, бо наше «я» може синтезувати супе-
речні ідентифікації, і це, у підсумку, формує 
самосвідомість.

Ідентичність охоплює всі переживання 
людини, минуле в теперішньому, дає проек-
цію на майбутнє та з віком стає щораз сфор-
мованішою. Вона не є статичним, а є динаміч-
ним поняттям, тому що здатна змінюватись від 
нових переживань. Це скоріше психосоціаль-
ний процес, який зберігає основні риси інди-
віда та його спільноти.

У ситуації еміграції переселенці, зустрів-
шись із новим соціальним порядком, з новим 
стилем життя, часто втрачали довіру до себе 
і людей, у них зростало почуття викоріненої 
людини, людини без «ґрунту на новій землі». 
Зароджувалась невпевненість у новій ситуації, 
страх перед втратою ідентичності.

Родина, яка до цього часу була зразком, 
втрачає свої особливості, бо непевність бать-
ків веде за собою непослідовність у вихованні 
дітей. Конфлікт у родині ще більше ускладнює 
родинну ситуацію, не дає змогу утримати уже 
і так розхитану рівновагу.

Переселенці реагують на ситуацію вико-
рінення по-різному: одні стають активними, 
інші – пасивними та байдужими, стають агре-
сивними і невдоволеними через почуття 
ностальгії. А коли до цього долучаються 
почуття провини за те, що залишили рідних 
і Батьківщину, починають виявлятися сома-
тичні симптоми та депресія.

Але поруч із цим переселення сприяє 
виникненню нових адаптаційних механізмів 
у переселенця, які допомагають йому зберег-
тися фізично і психологічно, які оберігають «я», 
не дозволяють йому розгубитися.

У такій особливо напруженій ситуації пере-
селенцеві допомагає його національна куль-
тура, яка навіть у зміненій реальності допомагає 
орієнтуватися, дає підтримку під час життє-
вих труднощів своєю ідеологічною спрямова-
ністю, почуттям ідентичності із колективом.

Родинна ідентичність належить до категорії 
групової ідентичності. Вона надзвичайно важ-
лива для здорового розвитку дітей та молоді 
в культурно-соціальному та ідеологічному 
аспектах і, в першу чергу, для формування інди-
відуальної ідентичності (Павлишин, 1968: 41).  
Передумовами здорового функціонування ро- 
дини, а в подальшому здорового розвитку 
дитини є психологічна ідентичність та стабіль-
ність родини. Злоякісний конфлікт у родині веде 
її до розвалу і сприяє асиміляційним процесам.

Збереження національної ідентичності –  
це завдання української етнічної групи на 
місцях поселення. Національна ідентич-
ність є підґрунтям цілеспрямованості, прак-
тичних дій у напрямку розбудови заверше-
ної етнічної групи та допомоги українській 
визвольній боротьбі. Національна (етнічна) 
ідентичність – це групова ідентичність, у якій 
пов’язується в одне ціле індивідуальні, родинні 
та етнічні елементи, утворюючи її два аспекти, 



36 Педагогічні науки

Випуск 112. 2025

а саме культурно-психологічний та фізично-біо- 
логічний (Павлишин, 1968: 43). Основою етніч-
ної ідентичності є сильне «я» особистостей 
та утворених з них різнорідних груп, які у змозі 
синтезувати чи інтегрувати суперечні ідентифі-
кації, цінності тощо в гармонійну мозаїку укра-
їнського етнічного «я» та які включаються у кон-
структивну діяльність, метою якої є процвітання 
цілої української спільноти. 

Якщо звернути увагу на той факт, що родинна 
ідентичність є важливим фактором у фор-
муванні національної ідентичності, особливу 
увагу треба зосередити на питанні родини, її 
культури, на вихованні дітей, зокрема в період 
раннього дитинства, а також підлітків.

Ідентичність, яку формують молодіжні 
громадські організації національного спря-
мування, підсилює міцність національної 
ідентичності. Тому українською спільнотою 
проводились заходи щодо розвитку даних 
організацій та виховання патріотично налаш-
тованої молоді. 

Розуміючи, що лише міцна етнічна спіль-
нота може зберегти національну ідентичність, 
молодіжні громадські організації національ-
ного спрямування підтримували всі акції, які 
мали на меті зміцнити українську спільноту 
за межами України та осягнути організаційну 
побудову релігійного, громадсько-культурного 
і політичного секторів національного життя.

Мова є одним із основних засобів утворення 
національних особливостей і національного 
виразу духовності та роду. Продукти духо-
вності, а саме: наука, мистецтво, література, 
філософія – найкраще засвоюються людиною 
рідною мовою (Газізова, 2012: 47). У людей, які 
живуть у нормальних, природних умовах, тобто 
на своїй землі і серед свого народу, проблеми 
мови не існує.

У діаспорі процес мовної асиміляції вияв-
лявся в першу чергу у змішуванні української 
мови з іншомовними словами. Спочатку почи-
нали вживати назви інституцій, з якими родина 
контактувала: наприклад, запозичувались 
назви різноманітних крамниць.

Українська розмовна мова бідніла приско-
реними темпами серед молодого покоління, 
народженого вже в еміграції. Молодь здебіль-
шого починала думати іноземними мовами 
і в розмові українською перекладати слова 
на українські, зберігаючи при цьому звороти 
та синтаксис. Запас українських слів у пред-
ставників молодого покоління став невели-
ким, і був достатнім хіба для домашнього спіл-
кування. Не маючи відповідного словникового 
запасу, молодь не могла читати українську 
літературу, щоб тим самим поглибити знання 
української мови.

Нестача відповідного знання української 
мови помітна була також і у громадському 

житті, особливо у роботі з молоддю, в моло-
діжних організаціях. Нормальним явищем 
стало те, що молодь між собою, приватно чи 
під час офіційних заходів, вживала іноземну 
мову. Роль української мови зводилась до 
ритуальної, нею відкривали збори, іноді про-
водили заходи і писали протоколи. Така форма 
мовної асиміляції проявлялась навіть у церков-
ному житті, де проповіді виголошувались пара-
лельно українською та іноземною мовами, щоб 
таким чином утримати при церкві молодь, яка 
української мови вже не розуміла, або розу-
міла її погано. Саме тому мова відіграє важ-
ливу роль в процесі культурної ідентифікації 
українця у діаспорі.

Українські спільноти у діаспорі в другій поло-
вині ХХ ст. переживали гостру кризу національ-
ної ідентичності, викликану насамперед ціл-
ком природним для поліетнічного суспільства 
асиміляційним процесом. Зазначимо, що діа-
спорні дослідники, громадські діячі, педагоги 
й священики, шукаючи причини цього явища, 
прийшли до усвідомлення, що асиміляція як 
соціальний фактор у середовищі української 
меншини проявляється здебільшого у трьох 
видах. «Перший – асиміляція культурна – при-
стосування іммігрантів до чужого, копіювання 
поведінки, думок, звичок, уподобань, інтересів, 
мови від місцевих мешканців країни. Другий 
тип – асиміляція структуральна, тобто форму-
вання особистих зв'язків з мешканцями нової 
країни, і, нарешті, третій – отожнювальна – це 
психологічне перетворення, цілковита втрата 
своєї національної чи релігійної особистості, 
свого Я» (Самотулка, 1968: 37).

 Роль молодіжної організації у форму-
ванні світогляду людини зокрема є важли-
вою тому, що молода людина під час свого 
розвитку випробовує до якої міри ідеологія 
родинного вогнища може бути практично 
застосована в розв’язанні життєвих ситуацій.  
Організація повинна допомогти виокремити 
і закріпити світогляд, довести потребу і пра-
вильність намічених нею ідеалів і методів. 
Тут кристалізуються ідеологічні настанови 
молодої людини. Якщо організація до цієї 
кристалізації не допоможе своїм членам, то 
вони будуть дезорієнтовані, вагатимуться 
у правильності родинних засад і шукатимуть 
відповіді на питання, які їх турбують, в інших 
ідеологіях, що своєю атрактивністю можуть 
спокусити молодь.

У цілому ж можна зазначити, що для збере-
ження своєї ідентичності українська діаспора 
шукала засоби відповідно до обставин, котрі 
існують у країні проживання. Потужний вплив 
на зміцнення етнічної ідентичності зарубіж-
них українців справило здобуття Україною 
незалежності, коли понад 16 млн. осіб укра-
їнського походження, що за далеко не пов-



Збірник наукових праць 37

ною статистикою, проживають поза межами 
України, перестали бути діаспорою бездер-
жавного народу. Так, після прийняття Верхов-
ною Радою України Декларації про державний 
суверенітет та проголошення Акта про дер-
жавну незалежність співробітництво України 
з діаспорою набуло принципово нових ознак. 
Нині представники української діаспори, осо-
бливо західної, можуть відіграти унікальну 
роль у створенні сучасного громадянського 
суспільства в Україні.

Висновки. Проведене дослідження дає 
підстави стверджувати, що молодіжні гро-
мадські організації національного спряму-
вання західної української діаспори відіграли 
вагому роль у процесі етнокультурної іден-
тифікації молоді. Вони створили сприятливе 
середовище для збереження українських 
традицій, мови, історії та духовних цінностей,  
водночас забезпечивши передачу культур-
ної спадщини наступним поколінням. Діяль-
ність таких організацій сприяла формуванню 
почуття належності до української спіль-
ноти, розвитку національної самосвідомості 
та патріотичних переконань, що стало важли-
вим чинником протидії асиміляційним проце-
сам у середовищі діаспори.

Здобуті результати свідчать, що саме 
активна участь молоді в організаціях націо-
нального спрямування забезпечила єдність 
поколінь, підтримку родинних і духовних цін-
ностей, а також формування активної грома-
дянської позиції. Практичне значення досвіду 
діаспорних організацій полягає у можливості 
його використання для удосконалення сучас-
них виховних програм в Україні, орієнтованих 
на збереження етнокультурної самобутно-
сті та розвиток патріотизму серед молодого 
покоління. Отже, можна зробити висновок, 
що ефективність діяльності молодіжних орга-
нізацій у діаспорі підтверджує їхню ключову 
роль у збереженні національної ідентичності 
й консолідації української нації у світовому 
культурному просторі.

ЛІТЕРАТУРА:
1.	 Газізова О. Українська мова як фактор збере-

ження національної ідентичності підростаючого поко-
ління зарубіжних українців. Українознавчий альманах. 
2012. Вип. 7. С. 47.

2.	 Лепеха Т. Українознавство. Київ: Просвіта,  
2005. 373 с.

3.	 Ломацький М. Національна свідомість. Лондон: 
Вид-во Спілки Української Молоді, 1952. 63 с.

4.	 Мулькевич Н. Етнічний і культурний розвиток 
дитини. Пластовий шлях. 1980. № 60. С. 44.

5.	 Павлишин Р. Українці у діаспорі. Пластовий 
шлях. 1968. № 16. С. 41–43.

6.	 Самотулка Т. Питання ідентичності. Пластовий 
шлях. 1968. № 16. С. 34-37.

7.	 Сергійчук В. Етнічні межі і державний кордон. 
Київ: ПП Сергійчук М.І., 2000. 558 с.

REFERENCES:
1.	 Hazizova, O. (2012). Ukrainska mova yak faktor 

zberezhennia natsionalnoi identychnosti pidrostaiuchoho 
pokolinnia zarubizhnykh ukraintsiv [The Ukrainian 
language as a factor in preserving the national identity 
of the younger generation of Ukrainians abroad]. 
Ukrainoznavchyi almanakh, Vol. 7, P. 47. [in Ukrainian].

2.	 Lepekha, T. (2005). Ukrainoznavstvo [Ukrainian 
Studies]. Kyiv: Prosvita. [in Ukrainian].

3.	 Lomatskyi, M. (1952). Natsionalna svidomist 
[National Consciousness]. London: Vyd-vo Spilky 
Ukrainskoi Molodi. [in Ukrainian].

4.	 Mulkevych, N. (1980). Etnichnyi i kulturnyi 
rozvytok dytyny [Ethnic and cultural development of the 
child]. Plastovyi Shlyakh, No. 60, P. 44. [in Ukrainian].

5.	 Pavlyshyn, R. (1968). Ukraintsi u diaspori 
[Ukrainians in the Diaspora]. Plastovyi Shlyakh, No. 16, 
PP. 41-43 [in Ukrainian].

6.	 Samotulka, T. (1968). Pytannia identychnosti 
[Questions of Identity]. Plastovyi Shliakh, No. 16, 
PP. 34–37. [in Ukrainian].

7.	 Serhiichuk, V. (2000). Etnichni mezhi i derzhavnyi 
kordon [Ethnic Borders and the State Border]. Kyiv:  
PP Serhiichuk M.I. [in Ukrainian].

Стаття надійшла до редакції: 23.09.2025
Прийнята до друку: 24.10.2025

Опублікована: 26.12.2025


	СЕКЦІЯ 2. Теорія і практика виховання
	ЕТНОКУЛЬТУРНА ІДЕНТИФІКАЦІЯ МОЛОДІ ЯК РЕЗУЛЬТАТ ДІЯЛЬНОСТІ МОЛОДІЖНИХ ГРОМАДСЬКИХ ОРГАНІЗАЦІЙ НАЦІОНАЛЬНОГО СПРЯМУВАННЯ ЗАХІДНОЇ УКРАЇНСЬКОЇ ДІАСПОРИ
	Жулковський Вадим Вікторович, 

	СЕКЦІЯ 2. Теорія і практика виховання
	ETHNOCULTURAL IDENTITY FORMATION OF YOUNG PEOPLE THROUGH 
THE ACTIVITIES OF NATIONALLY-ORIENTED YOUTH ORGANIZATIONS 
IN THE WESTERN UKRAINIAN DIASPORA
	Zhulkovskyi Vadym Viktorovych, 



